
12 de octubre de 1825: ley de libertad religiosa en Buenos Aires 
 
Roberto Di Stefano 
(Instituto Ravignani/Conicet) 
 
A partir de la Reforma protestante del siglo XVI, en el Occidente cristiano se planteó la 
cuestión de qué hacer con la diversidad religiosa dentro de cada unidad política, es decir, 
cómo tratar a las poblaciones que profesaban una religión distinta de la oficial. El 
principio “cuius regio, eius religio” (la religión del rey será la de sus súbditos) comportaba 
más problemas que soluciones: además de sus limitaciones geográficas (fue pensada para 
el Sacro Imperio), creaba un régimen de religiones establecidas y de minorías religiosas 
que más bien complicaba la convivencia. El problema se fue volviendo más y más agudo 
a medida que se multiplicaban las confesiones cristianas. Desde mediados del siglo XVII 
-la paz de Westfalia representó una divisoria de aguas- se fue abriendo camino la idea de 
que la única manera de conservar la paz era abrazar el principio de la tolerancia. No se 
trataba de libertad religiosa y menos aún de libertad de conciencia: tolerar significa 
soportar algo que se juzga perjudicial. Además, el principio contemplaba ciertos límites: 
algunos autores propusieron -y algunos gobiernos dispusieron- tolerar determinadas 
creencias y no otras. John Locke, por ejemplo, pensaba que había que tolerar todas, pero 
no el catolicismo ni el ateísmo. 
 
El debate continuaba abierto al estallar las revoluciones de independencia 
hispanoamericanas, que hicieron tambalearse a una monarquía católica refractaria a la 
diversidad de creencias. En el contexto revolucionario, la coerción religiosa se consideró 
contradictoria con las libertades modernas. En la década de 1820, una oleada de reformas 
eclesiásticas recorrió el mundo católico de ambos lados del Atlántico: era necesario 
adaptar las antiguas instituciones y disposiciones religiosas a los cambios políticos e 
ideológicos que habían producido las revoluciones atlánticas, aun en el marco de la 
Restauración monárquica que se había impuesto a la caída de Napoleón Bonaparte. La 
intolerancia religiosa, en ese marco, se consideró no sólo injusta, sino incluso perjudicial 
o directamente inviable. 
 
Es el Río de la Plata hubo un temprano y creciente consenso en que la intolerancia 
religiosa, además de ser contraria a las libertades proclamadas por la Revolución, 
constituía un obstáculo para la inmigración -necesaria para poblar el “desierto”- y para el 
desarrollo económico. Se hallaba bastante difundida, además, la valoración positiva de 
las leyes, las instituciones y las “habitudes” inglesas y norteamericanas. Por otro lado, al 
poner límites a la coerción religiosa, el nuevo orden creó las condiciones para que las 
disidencias se visibilizaran. Así, existió tempranamente una corriente de opinión 
favorable a la tolerancia de los “cultos disidentes”. Quienes se oponían alegaban que 
adoptarla sería el primer paso en el camino de la pérdida de la religión e incluso de la 
disolución social. 
 
Se fue abriendo entonces un creciente debate en torno a la necesidad o el rechazo de la 
tolerancia religiosa. La cuestión era especialmente relevante en Buenos Aires, donde 
existía un núcleo importante de comerciantes ingleses, escoceses y norteamericanos, pero 
también en algunas provincias del interior, interesadas en desarrollar proyectos de 
extracción minera que requerían del trabajo de técnicos e ingenieros extranjeros. Así, ya 
la Asamblea del año XIII promulgó una ley de minería que permitía a los “disidentes” 
celebrar de manera privada su culto. Es de notar que, así como tolerancia no es lo mismo 



que libertad, tampoco es lo mismo permitir el culto público que el culto privado, es decir, 
puertas adentro. La ruptura revolucionaria, en suma, puso en marcha -o tal vez aceleró- 
el proceso de secularización, que no consiste en la desaparición de la religión, sino en su 
recomposición, su reformulación y su relocalización en contextos de pluralidad de 
creencias. 
 
En febrero de 1825 las Provincias Unidas y Gran Bretaña firmaron un “Tratado de 
amistad, comercio y navegación” cuyo artículo 12 garantizaba a los súbditos británicos 
el culto público, en sus propios templos y con sus propios ministros, y la apertura de 
cementerios para protestantes. A partir de allí el debate se intensificó y hasta adquirió 
ribetes violentos, al punto de que el Congreso de 1824-1826, si bien aprobó el tratado, 
especificó que la libertad religiosa para los súbditos británicos sólo tendría vigencia en la 
provincia de Buenos Aires, mientras las demás podrían libremente adoptarla o rechazarla. 
 
En junio de 1825 el gobierno de San Juan promulgó la Carta de Mayo, una declaración 
de derechos que incluía la libertad religiosa dentro del territorio provincial y que terminó 
costándole el cargo a Salvador María del Carril. El 12 de octubre de ese año la Legislatura 
de la provincia de Buenos Aires votó una ley de alcance universal. El texto establece, en 
el artículo primero, que “es inviolable, en el territorio de la Provincia, el derecho que todo 
hombre tiene para dar culto á Dios Todo-Poderoso, según su conciencia”. El segundo 
especifica que “el uso de la libertad religiosa […] queda sujeto a lo que prescriben la 
moral, el orden público y las leyes existentes del país”. Hay que notar dos cosas: la 
primera es que la ley consentía dar libremente culto a Dios, pero no reconocía la plena 
libertad de conciencia: partía del supuesto de que toda persona profesaba alguna fe 
religiosa. La segunda es que ese derecho quedaba sujeto a condiciones que podían resultar 
restrictivas: la determinación de si una religión se ajustaba o no a “la moral” y al “orden 
público” era facultad de un poder político que reconocía al catolicismo como culto oficial. 
Más aún: “las leyes existentes” eran en buena medida las heredadas del régimen de 
cristiandad colonial.  
 
A pesar de la creciente diversidad religiosa y filosófica, las creencias distintas del 
catolicismo fueron por lo general consideradas anómalas y propias de la extranjería. Se 
suponía que los argentinos y las argentinas eran fieles a la fe heredada, y las relaciones 
de los gobiernos con las “Iglesias disidentes”, y más tarde con otras religiones, se 
consideró durante mucho tiempo un problema consular. Por otro lado, persistió la 
invisibilización de quienes no pertenecían a ninguna religión o rechazaban la creencia en 
Dios (o en el Dios de la tradición judeo-cristiana). Ciertas creencias -las indígenas y 
africanas, por ejemplo- sufrieron discriminaciones y hasta persecuciones policiales. De 
tal manera, la cuestión de la libertad religiosa siguió siendo en Argentina motivo de 
conflictos, debates y cuestionamientos: lo fue a lo largo de todo el siglo XIX -aun luego 
de promulgada la Constitución de 1853- y no ha perdido vigencia en nuestros días. 
 
 
Fuentes 
 
El texto de la ley de 12 de octubre de 1825 puede verse en Registro Oficial de la República 
Argentina, Buenos Aires: Imprenta de “La República”, 1880, p. 89, n. 1837. 
 
El “Tratado de amistad, comercio y navegación entre el Reino Unido de Gran Bretaña y 
las Provincias Unidas del Río de la Plata” se puede consultar en   



https://hum.unne.edu.ar/academica/departamentos/historia/catedras/hist_argen_indep/pa
ctos_trat_acuer/tratado_1825_con_inglaterra.pdf 
 
La “Carta de Mayo” de la provincia de San Juan está en 
https://www.educ.ar/recursos/128580/declaracion-carta-de-mayo-por-salvador-m-del-
carril-1825 
 
El proyecto de ley de libertad religiosa presentado en 2021 a la Cámara de Diputados en 
https://www4.hcdn.gob.ar/dependencias/dsecretaria/Periodo2021/PDF2021/TP202
1/2217-D-2021.pdf 
 
 
Artículos 
 
Arlettaz, Fernando, “Religiones y Estado en Argentina, entre la Constitución y el derecho 
internacional”, Derecho, Estado y Religión, Vol. 3 (2017), pp. 45-76. Disponible en: 
https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/73375?show=full 
 
Calvo, Nancy, “Los unos y los otros: católicos, herejes, protestantes, extranjeros. 
Alcances de la tolerancia religiosa en Buenos Aires durante las primeras décadas del siglo 
XIX”, Anuario IEHS, N° 21 (2006), pp. 3-36. Disponible en: 
https://ojs2.fch.unicen.edu.ar/ojs-3.1.0/index.php/anuario-ies/issue/view/147 
 
Frigerio, Alejandro, “¿Por qué no podemos ver la diversidad religiosa? Cuestionando el 
paradigma católico-céntrico en el estudio de la religión en Latinoamérica”, Cultura y 
representaciones sociales, Vol. 12, N° 24 (marzo de 2018). Disponible en: 
https://www.culturayrs.unam.mx/index.php/CRS/article/view/466 
 
 
Libros y capítulos de libros 
 
Di Stefano, Roberto, Ovejas negras. Historia de los anticlericales argentinos, Buenos 
Aires: Sudamericana, 2010. 
 
Mallimaci, Fortunato, El mito de la Argentina Laica. Catolicismo, política y Estado, 
Buenos Aires: Capital Intelectual, 2015. 
 
Seiguer, Paula, “De la tolerancia a la libertad de culto”, en J. Zanca (Comp.), Historia de 
la laicidad en Argentina, Buenos Aires: Eudeba, 2024, pp. 125-137. 
 
Winocur, Mariana (Comp.), Libertad religiosa. Debate sobre el proyecto de Ley en 
Argentina, Buenos Aires: Católicas por el derecho a decidir (Argentina), 2019: 
https://drive.google.com/file/d/1KS2hE0IH3XC8kVvQGuL-yOe4FRPX3o1C/view 
  
Zanca, José (Comp.), Historia de la laicidad en Argentina, Buenos Aires: Eudeba, 2024. 
 
 
Podcasts 
 



Di Stefano, Roberto y Lila Caimari, La Inmaculada Concepción en Argentina: 
https://creators.spotify.com/pod/profile/historiar/episodes/La-Inmaculada-Concepcin-
e31ts1d 
 
Gattinoni, Andrés y Paula Seiguer, La Reforma protestante en Europa y América: 
https://www.youtube.com/watch?v=zXr13aVk2Dg 
 
Una entrevista sobre la cuestión de la libertad religiosa en el proyecto de Constitución 
chilena de 2022, en el sitio Ciudadano Constituyente: 
https://www.podiumpodcast.com/podcasts/ciudadano-constituyente-adnchile-
os/episodio/3188509/ 
 
 
Sitios web 
 
Abundante material contiene el sitio del Consejo Argentino para la Libertad Religiosa 
(CALIR): http://www.calir.org.ar/home.htm 
 
También el sitio Bitter Winter. A Magazine on Religious Liberty and Human Rights: 
https://bitterwinter.org/freedom-of-religion-or-belief-the-cornerstone-of-the-un-human-
rights-
covenants/?gad_source=1&gad_campaignid=11726773838&gbraid=0AAAAAC6C3Pd
AjpZY50vf_BZqLPxEe4rbe&gclid=Cj0KCQjw267GBhCSARIsAOjVJ4GGjXeHS4KS
DESbjWpkytDuQ_wLLAZAvCUIzbJoYcLQpUXCj9jRbTcaAn91EALw_wcB 
 
El sitio laicismo.org trae, entre otras informaciones y documentos, la Declaración 
universal de la laicidad en el siglo XXI firmada por “universitarios, académicos y 
ciudadanos de diferentes países” en 2005: https://laicismo.org/declaracion-universal-
de-la-laicidad-del-siglo-xxi/ 
 
 
 


