12 de octubre de 1825: ley de libertad religiosa en Buenos Aires

Roberto Di Stefano
(Instituto Ravignani/Conicet)

A partir de la Reforma protestante del siglo XVI, en el Occidente cristiano se plante6 la
cuestion de qué hacer con la diversidad religiosa dentro de cada unidad politica, es decir,
como tratar a las poblaciones que profesaban una religion distinta de la oficial. El
principio “cuius regio, eius religio” (la religion del rey serd la de sus subditos) comportaba
mas problemas que soluciones: ademas de sus limitaciones geograficas (fue pensada para
el Sacro Imperio), creaba un régimen de religiones establecidas y de minorias religiosas
que mas bien complicaba la convivencia. El problema se fue volviendo mas y més agudo
a medida que se multiplicaban las confesiones cristianas. Desde mediados del siglo XVII
-la paz de Westfalia representd una divisoria de aguas- se fue abriendo camino la idea de
que la unica manera de conservar la paz era abrazar el principio de la tolerancia. No se
trataba de libertad religiosa y menos atn de libertad de conciencia: tolerar significa
soportar algo que se juzga perjudicial. Ademas, el principio contemplaba ciertos limites:
algunos autores propusieron -y algunos gobiernos dispusieron- tolerar determinadas
creencias y no otras. John Locke, por ejemplo, pensaba que habia que tolerar todas, pero
no el catolicismo ni el ateismo.

El debate continuaba abierto al estallar las revoluciones de independencia
hispanoamericanas, que hicieron tambalearse a una monarquia catdlica refractaria a la
diversidad de creencias. En el contexto revolucionario, la coercion religiosa se considerd
contradictoria con las libertades modernas. En la década de 1820, una oleada de reformas
eclesidsticas recorrio el mundo catolico de ambos lados del Atlantico: era necesario
adaptar las antiguas instituciones y disposiciones religiosas a los cambios politicos e
ideoldgicos que habian producido las revoluciones atlanticas, aun en el marco de la
Restauracion monarquica que se habia impuesto a la caida de Napoleon Bonaparte. La
intolerancia religiosa, en ese marco, se considerd no sélo injusta, sino incluso perjudicial
o directamente inviable.

Es el Rio de la Plata hubo un temprano y creciente consenso en que la intolerancia
religiosa, ademas de ser contraria a las libertades proclamadas por la Revolucion,
constituia un obstaculo para la inmigracion -necesaria para poblar el “desierto”- y para el
desarrollo econdmico. Se hallaba bastante difundida, ademas, la valoracion positiva de
las leyes, las instituciones y las “habitudes” inglesas y norteamericanas. Por otro lado, al
poner limites a la coercion religiosa, el nuevo orden creo las condiciones para que las
disidencias se visibilizaran. Asi, existi0 tempranamente una corriente de opinion
favorable a la tolerancia de los “cultos disidentes”. Quienes se oponian alegaban que
adoptarla seria el primer paso en el camino de la pérdida de la religion e incluso de la
disolucion social.

Se fue abriendo entonces un creciente debate en torno a la necesidad o el rechazo de la
tolerancia religiosa. La cuestion era especialmente relevante en Buenos Aires, donde
existia un nucleo importante de comerciantes ingleses, escoceses y norteamericanos, pero
también en algunas provincias del interior, interesadas en desarrollar proyectos de
extraccion minera que requerian del trabajo de técnicos e ingenieros extranjeros. Asi, ya
la Asamblea del afio XIII promulg6 una ley de mineria que permitia a los “disidentes”
celebrar de manera privada su culto. Es de notar que, asi como tolerancia no es lo mismo



que libertad, tampoco es lo mismo permitir el culto publico que el culto privado, es decir,
puertas adentro. La ruptura revolucionaria, en suma, puso en marcha -o tal vez acelero-
el proceso de secularizacion, que no consiste en la desaparicion de la religion, sino en su
recomposicion, su reformulacion y su relocalizacion en contextos de pluralidad de
creencias.

En febrero de 1825 las Provincias Unidas y Gran Bretafia firmaron un “Tratado de
amistad, comercio y navegacion” cuyo articulo 12 garantizaba a los subditos britanicos
el culto publico, en sus propios templos y con sus propios ministros, y la apertura de
cementerios para protestantes. A partir de alli el debate se intensifico y hasta adquirio
ribetes violentos, al punto de que el Congreso de 1824-1826, si bien aprobo el tratado,
especifico que la libertad religiosa para los subditos britdnicos solo tendria vigencia en la
provincia de Buenos Aires, mientras las demas podrian libremente adoptarla o rechazarla.

En junio de 1825 el gobierno de San Juan promulg6 la Carta de Mayo, una declaracion
de derechos que incluia la libertad religiosa dentro del territorio provincial y que termind
costandole el cargo a Salvador Maria del Carril. El 12 de octubre de ese afio la Legislatura
de la provincia de Buenos Aires voto una ley de alcance universal. El texto establece, en
el articulo primero, que “es inviolable, en el territorio de la Provincia, el derecho que todo
hombre tiene para dar culto 4 Dios Todo-Poderoso, segun su conciencia”. El segundo
especifica que “el uso de la libertad religiosa [...] queda sujeto a lo que prescriben la
moral, el orden publico y las leyes existentes del pais”. Hay que notar dos cosas: la
primera es que la ley consentia dar libremente culto a Dios, pero no reconocia la plena
libertad de conciencia: partia del supuesto de que toda persona profesaba alguna fe
religiosa. La segunda es que ese derecho quedaba sujeto a condiciones que podian resultar
restrictivas: la determinacion de si una religion se ajustaba o no a “la moral” y al “orden
publico” era facultad de un poder politico que reconocia al catolicismo como culto oficial.
Mas atn: “las leyes existentes” eran en buena medida las heredadas del régimen de
cristiandad colonial.

A pesar de la creciente diversidad religiosa y filosofica, las creencias distintas del
catolicismo fueron por lo general consideradas anomalas y propias de la extranjeria. Se
suponia que los argentinos y las argentinas eran fieles a la fe heredada, y las relaciones
de los gobiernos con las “Iglesias disidentes”, y mds tarde con otras religiones, se
considerd6 durante mucho tiempo un problema consular. Por otro lado, persistio la
invisibilizacion de quienes no pertenecian a ninguna religion o rechazaban la creencia en
Dios (o en el Dios de la tradicién judeo-cristiana). Ciertas creencias -las indigenas y
africanas, por ejemplo- sufrieron discriminaciones y hasta persecuciones policiales. De
tal manera, la cuestion de la libertad religiosa sigui6 siendo en Argentina motivo de
conflictos, debates y cuestionamientos: lo fue a lo largo de todo el siglo XIX -aun luego
de promulgada la Constitucion de 1853- y no ha perdido vigencia en nuestros dias.

Fuentes

El texto de la ley de 12 de octubre de 1825 puede verse en Registro Oficial de la Republica
Argentina, Buenos Aires: Imprenta de “La Republica”, 1880, p. 89, n. 1837.

El “Tratado de amistad, comercio y navegacion entre el Reino Unido de Gran Bretafia y
las  Provincias Unidas del Rio de 1la Plata” se puede consultar en



https://hum.unne.edu.ar/academica/departamentos/historia/catedras/hist argen indep/pa
ctos trat acuer/tratado 1825 con inglaterra.pdf

La “Carta de Mayo” de la provincia de San Juan esta en
https://www.educ.ar/recursos/128580/declaracion-carta-de-mayo-por-salvador-m-del-
carril-1825

El proyecto de ley de libertad religiosa presentado en 2021 a la Camara de Diputados en
https://www4.hcdn.gob.ar/dependencias/dsecretaria/Periodo2021/PDF2021/TP202
1/2217-D-2021.pdf

Articulos

Arlettaz, Fernando, “Religiones y Estado en Argentina, entre la Constitucion y el derecho
internacional”, Derecho, Estado y Religion, Vol. 3 (2017), pp. 45-76. Disponible en:
https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/73375?show=full

Calvo, Nancy, “Los unos y los otros: catolicos, herejes, protestantes, extranjeros.
Alcances de la tolerancia religiosa en Buenos Aires durante las primeras décadas del siglo
XIX”,  Anuario IEHS, N° 21 (2006), pp. 3-36. Disponible en:
https://ojs2.fch.unicen.edu.ar/ojs-3.1.0/index.php/anuario-ies/issue/view/147

Frigerio, Alejandro, “;Por qué no podemos ver la diversidad religiosa? Cuestionando el
paradigma cat6lico-céntrico en el estudio de la religion en Latinoamérica”, Cultura y
representaciones sociales, Vol. 12, N° 24 (marzo de 2018). Disponible en:
https://www.culturayrs.unam.mx/index.php/CRS/article/view/466

Libros y capitulos de libros

Di Stefano, Roberto, Ovejas negras. Historia de los anticlericales argentinos, Buenos
Aires: Sudamericana, 2010.

Mallimaci, Fortunato, El mito de la Argentina Laica. Catolicismo, politica y Estado,
Buenos Aires: Capital Intelectual, 2015.

Seiguer, Paula, “De la tolerancia a la libertad de culto”, en J. Zanca (Comp.), Historia de
la laicidad en Argentina, Buenos Aires: Eudeba, 2024, pp. 125-137.

Winocur, Mariana (Comp.), Libertad religiosa. Debate sobre el proyecto de Ley en
Argentina, Buenos Aires: Catolicas por el derecho a decidir (Argentina), 2019:
https://drive.google.com/file/d/1KS2hEOIH3 XC8kVvQGuL-yOe4dFRPX301C/view

Zanca, Jos¢ (Comp.), Historia de la laicidad en Argentina, Buenos Aires: Eudeba, 2024.

Podcasts



Di Stefano, Roberto y Lila Caimari, La Inmaculada Concepcion en Argentina:
https://creators.spotify.com/pod/profile/historiar/episodes/La-Inmaculada-Concepcin-
e31tsld

Gattinoni, Andrés y Paula Seiguer, La Reforma protestante en Europa y América:
https://www.youtube.com/watch?v=zXr13aVk2Dg

Una entrevista sobre la cuestion de la libertad religiosa en el proyecto de Constitucion
chilena de 2022, en el sitio Ciudadano Constituyente:
https://www.podiumpodcast.com/podcasts/ciudadano-constituyente-adnchile-
os/episodio/3188509/

Sitios web

Abundante material contiene el sitio del Consejo Argentino para la Libertad Religiosa
(CALIR): http://www.calir.org.ar/home.htm

También el sitio Bitter Winter. A Magazine on Religious Liberty and Human Rights:
https://bitterwinter.org/freedom-of-religion-or-belief-the-cornerstone-of-the-un-human-

rights-

covenants/?gad source=1&gad campaignid=11726773838&gbraid=0AAAAAC6C3Pd
AjpZY50vf BZqLPxEedrbe&gclid=Cj0KCQjw267GBhCSARIsAOjVI4GGjXeHS4KS
DESbijWpkytDuQ wLLAZAvCUIzbJoYcLQpUXCj9iRbTcaAn91EALw wcB

El sitio laicismo.org trae, entre otras informaciones y documentos, la Declaracion
universal de la laicidad en el siglo XXI firmada por “universitarios, académicos y
ciudadanos de diferentes paises” en 2005: https://laicismo.org/declaracion-universal-
de-la-laicidad-del-siglo-xxi/




